
 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

9 

Repensando la enseñanza de la filosofía: una mirada 

desde el feminismo 

Rethinking the teaching of Philosophy: a view through feminism  

 

Alicia Neme 

m.alicianeme@gmail.com 

FCH- UNSL. Doctora en Filosofía, UNC. Especialista y Magíster en Educación 

Superior, UNSL. Licenciatura en Filosofía, UNC. Profesora Adjunta 

Responsable de Filosofía y Epistemología en las carreras de Comunicación, 

FCH. Co-Directora del PROICO No 4-1920 Cambios y Tendencias en la 

Educación Superior: políticas, sujetos y prácticas. Miradas desde la 

educación y la filosofía, SECyT, FCH, UNSL. 

Resumen: 

Hace casi 30 años que venimos trabajando en las aulas universitarias con la 

enseñanza de la filosofía. Desde que iniciamos nuestra tarea en el Equipo de 

Violeta Guyot, ella nos enseñó que uno de los temas primordiales de 

investigación, entre otros posibles, era repensar la enseñanza de la filosofía 

por varios motivos, uno de ellos se relaciona con nuestras prácticas docentes 

que se formalizan en carreras que no son propiamente filosóficas, estamos 

hablando de carreras de educación, comunicación y arte en la FCH-UNSL; 

otro de los motivos es resignificar el legado filosófico, en una revisión crítica 

desde una perspectiva de latinoamericana. 

En la actualidad consideramos que; por un lado, donde se dictan las materias 

de filosofía, nos urge debatir la perspectiva epistemológica con la que hemos 

abordado los programas de filosofía. 

mailto:m.alicianeme@gmail.com


 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

10 

Por otro lado, las categorías filosóficas de Arturo Roig (1981) nos permiten 

partir de un diálogo con la tradición con la finalidad de visibilizar y rescatar 

qué ha acontecido con la mujer en el campo filosófico, como una forma de 

hacer filosofía desde nuestra propia situacionalidad histórica y desde nuestra 

realidad social, política, cultural que nos convoca a recrear la formación 

filosófica, lo urgente en la enseñanza es que se refleje la cruzada feminista 

en la formación de los estudiantes.  

Palabras clave: Filosofía; enseñanza; mujeres; Roig-antropológico; a priori 

Abstract 

We have been teaching Philosophy at university for almost 30 years. As part 

of Violeta Guyot’s team, we learned that one of the primary research topics, 

among other possible ones, was rethinking the teaching of Philosophy.  One 

of the reasons for this is, in part, the fact that our teaching practices are 

formalized in academic programs that are not strictly connected to 

Philosophy, such as Education, Communication and Art. Similarly, this 

research topic seeks to redefine the philosophical legacy as a critical review 

from a Latin American perspective. We consider that we urgently need to 

debate the epistemological perspective of Philosophy-based course 

syllabuses. We also believe that Arturo Roig's philosophical categories (1981) 

provide the necessary framework to critically engage with tradition, allowing 

us to raise awareness of and recover the experiences of women within the 

philosophical field. This approach aligns Philosophy with our own historical 

situation, as well as our social, political and cultural reality. It also calls us to 

recreate the teaching of Philosophy, and shows us that it is urgent to mirror 

the feminist crusade in students’ training.            

Keywords: Philosophy; teaching; women; Roig-anthropological; a priori 

 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

11 

 

Introducción 

Me estremecieron mujeres 

Que la historia anotó entre laureles 

Y otras desconocidas, gigantes 

Que no hay libro que las aguante 

Silvio Rodríguez 

En este trabajo nos proponemos reflexionar sobre nuestras prácticas 

docentes de enseñanza de la filosofía. Hace casi 30 años que venimos 

trabajando en las aulas universitarias con dicha enseñanza. Desde que 

iniciamos nuestra tarea en el Equipo de Violeta Guyot, ella nos enseñó que 

uno de los temas primordiales de investigación, entre otros posibles, era 

repensar la enseñanza de la filosofía por varios motivos, uno de ellos se 

relaciona con nuestras prácticas docentes que se formalizan en carreras que 

no son propiamente filosóficas, estamos hablando de carreras de educación, 

comunicación y arte; otro de los motivos es resignificar el legado filosófico, 

en una revisión crítica desde un punto de vistalatinoamericano. 

En la actualidad consideramos que, por un lado, donde se dictan las materias 

de filosofía,nos urge debatir la perspectiva epistemológica con la que hemos 

abordados los programas de filosofía, durante tanto tiempo,momento en el 

que nos cuestionamos ¿Cuáles son los motivos por los cuales las filósofas no 

se encuentran presente en la mayoría de los programas de filosofía en la 

FCH?Hemos advertidos que muchos programas, introducen tímidamente 

alguna filósofa, particularmente contemporánea. Pero nuestro 

cuestionamiento va más allá de esto, nos sitúa con cierta urgencia a repensar 

la enseñanza de la filosofía y cuestionar la perspectiva epistemológica con la 

que hemos abordado los programas de filosofía durante tanto tiempo. 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

12 

Por otro lado, las categorías filosóficas de Arturo Roig (1981) nos permiten 

partir de un diálogo con la tradición con la finalidad de visibilizar y rescatar 

qué ha acontecido con la mujer en el campo filosófico, como una forma de 

hacer filosofía, no como mera repetición de lo que otros han pensado, no es 

reproducir, sino que es resignificar ese legado desde nuestra propia 

situacionalidad histórica y desde nuestra realidad social, política, cultural que 

nos convoca a recrear la formación filosófica, lo urgente en la enseñanza es 

que se refleje la cruzada feminista en la formación de los estudiantes.  

Problemáticas sobre la enseñanza de la filosofía 

Principalmente frente a la enseñanza de la filosofía aparecen muchas 

problemáticas, las mismas se relacionan directamente con la preferencia 

epistemológica que afrontemos, por ejemplo, resignificar el canon filosófico e 

indagar los programas de filosofía, con la finalidad de visualizar qué 

perspectiva epistemológica sostienen.  

A partir de ello intentaremos reflexionar sobre el estatuto epistemológico del 

conocimiento filosófico. Parafraseando las palabras de Violeta 

Guyot,consideramos que Las opciones filosóficas determinan la producción e 

interpretación de teorías e inciden en las prácticas de enseñanza(Cfr. Guyot, 

1999), que reúnen a sujetos mediados por un conocimiento. Partimos del 

presupuesto que la enseñanza de la filosofía podría constituir una caja de 

herramientas que promueva nuevas prácticas de conocimiento, ético-

políticas.En este sentido, explicitamos una propuesta de práctica de 

enseñanza de la filosofía y cómo a partir de ella se podrían contribuir a la 

consolidación de un nuevo posicionamiento en el orden del conocimiento, de 

la acción política y de la ética, desde la formación de estudiantes como futuros 

profesionales y ante los desafíos de nuestra propia actualidad.  

La formación filosófica replicaría, en la Educación Superior, un enfoque 

epistémico y ontológico androcéntrico, lo que lleva a una ausencia de las 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

13 

mujeres en la historia y en el proceso cultural, por ello nos interesa observar 

las causas de dicha ausencia que podríamos identificar desde los inicios de la 

filosofía en la antigua Grecia. De este modo, nos preguntamos ¿Cuáles son 

las condiciones de posibilidad de las mujeres, que no les permitieron 

constituirse como filósofas o no fueron reconocidas como tales? 

Esto nos habilita a cuestionar nuestras acciones para hacer hincapié en la 

incidencia de una perspectiva patriarcal, que impregnó e impregna la 

enseñanza de la filosofía. Recordemos las reflexiones de Marcela Lagarde 

(2019): Todavía vamos a las aulas a estudiar una visión androcéntrica del 

mundo. No hay historia de las mujeres, están borradas. No hay análisis 

sociológicos que las incluyan y eso hay que cambiarlo. Hemos de apostar por 

una educación que sea incluyente, democrática y que revele el papel de las 

mujeres en la Historia. En la generación a la que pertenezco, hemos sido las 

académicas las creadoras de áreas de estudio sobre la mujer o de estudios 

feministas (p.1). 

Consideramos que no hay una definición de la filosofía única, de modo que 

su enseñanza implica acordar, determinar una opción filosófica, que nos sitúa 

en el campo de una reflexión epistemológica sobre qué es la filosofía y cuál 

sería el propósito de la misma. 

De este modo, resignificar la enseñanza de la filosofía desde el feminismo nos 

lleva a rescatar algunos cuestionamientos, para situarla en otra perspectiva 

de la que se visualiza en muchos programas de filosofía, particularmente en 

la FCH-UNSL, es decir reconsiderarla desde un punto de vista de género, lo 

que se ha encontrado en muchos casos, ausente en la formación.En lo 

personal puedo constatar que en los años de estudios universitarios no se 

cuestionó la perspectiva androcéntrica, ni se introdujo la lucha que han 

llevado y llevan las mujeres por ocupar un lugar en la historia de la filosofía 

y ser reconocidas como filósofas.  



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

14 

Creemos importante embarcarnos en la reflexión de Olga Grau, filósofa y 

escritora chilena, quien contribuye con su reflexión a repensar la enseñanza 

de la filosofía entrelazada con la cuestión de género, al respecto afirma: 

Abordaré el tema desde una pregunta: ¿Qué señas nos da la 

enseñanza de la filosofía? ¿Qué en-seña esa enseñanza? Es decir, 

¿cuál es el movimiento que ella recorre y hace recorrer, a través 

de qué caminos, de qué voces y gestos, a través de cuáles figuras 

y formas del pensamiento? 

Podríamos considerar, para responder a esa pregunta, los textos 

que se utilizan, los autores que se tratan, los problemas que se 

tocan, los estilos y formas con que se comunica el pensamiento de 

otros y la propia aproximación que tienen quienes enseñan a ésos. 

Cada uno de esos aspectos y el conjunto de ellos constituyen las 

señas peculiares reconocibles en la praxis de la enseñanza de la 

filosofía ejercida cotidianamente(Olga Grau Duhart, 2009, p 207). 

Si vamos a entender la filosofía como una disciplina que fomenta la reflexión, 

el pensamiento crítico y la transformación del mundo; en las aulas 

universitarias se estaría encapsulando un canon filosófico, que 

aparentemente ha dejado de ser debatido, revisado y desvirtúa el sentido de 

su enseñanza, como afirma Femenías (2012) para poder producir un cambio 

resulta necesario cuestionar el discurso tradicional que postula categorías 

universales en la historia de la filosofía, para dar lugar a un nuevo canon no 

hegemónico y no eurocéntrico, un canon con un filosofar desde nuestra 

América y con perspectiva de género. 

En efecto, a la mayoría de la comunidad filosófica (y de la comunidad 

en general) le pasa desapercibido el sexismo de los textos que el 

canon transmite, y aun las afirmaciones cotidianas sexistas de las 

discusiones de clase. Expresa o implícitamente, se suele apelar a 

líneas de acción o de razonamiento que tienden a encubrir o justificar 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

15 

un conjunto de acciones tendientes a evitar revisar el tema. Además 

de trivializarlo (o ridiculizarlo) se aceptan justificaciones de la 

exclusión que en otros casos no se las consideraría razones 

suficientes. La discriminación de sexo-género o sexismo implica 

invisibilización, omisión o simplemente desconocimiento de lo que 

concierne (o ha concernido) a la mitad de la población humana. Y del 

peso de esa omisión debemos estar cuanto menos conscientes 

(Femenías, 2012 p.23-24). 

Si examinamos quiénes y por qué deben incorporarse como modelo a ser 

enseñado, qué filósofos y filósofas deberían estar presente en la formación 

de estudiantes en la educación superior, sabemos que dicha valoración de 

quienes merecen un lugar en los programas de formación, no es neutro, sino 

que se trataría de reconstrucciones que se realizan desde posiciones de 

poder. Esto, aparentemente situaría a la enseñanza de la filosofía en la línea 

de una normatividad impuesta por un discurso tradicional que sostiene 

categorías universales incuestionables. 

Este es un proceso que no podemos llevar adelante solo los/las 

docentes. Es preciso realizarlo con los/las alumno/as en un recorrido 

crítico que permita poner de manifiesto, por un lado, la exclusión 

sistemática como proceso de marginación e inferiorización de las 

mujeres y de lo femenino, de sus aportes históricos, y de los 

argumentos que ocultan o justifican su exclusión. Por otro, la 

intervención de los propios preconceptos que, respecto del orden 

naturalizado de las inferiorizaciones (sexo, etnia, clase, etcétera) 

pocas veces se revisa en el ámbito académico (Femenías, en Spadaro, 

2012, p.22). 

 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

16 

El problema de la mujer en el campo filosófico de la Grecia 

antigua 

Si nos situamos en Grecia, suponemos que, no hubo mujeres filósofas o las 

pocas que se pueden rescatar en la época podría deberse a dos motivos, 

entre otros, uno de ellos es que no fueron incluidas, ni reconocidas en la 

historia de la filosofía y otro de los motivos se relacionaría con las condiciones 

de posibilidad epocales, que dificultaron que las mujeres pudieran dedicarse 

a la filosofía, a causa de múltiples factores, entre ellos, los condicionamientos 

políticos y sociales.  

Es importante intentar una genealogía sobre el papel de las mujeres en la 

Atenas clásica, con la finalidad de encontrar una respuesta sobre el motivo 

de su ausencia, el motivo de exclusión del ámbito público y de la posibilidad 

de dedicarse al desarrollo filosófico. Si bien podríamos identificar algunos 

nombres de filósofas, pero más bien se trata de saber porque no fueron 

reconocidas y porque hubo muchos hombres y no muchas mujeres; que la 

historia los colocaron como filósofos de renombre.  

Si nos introducimos en el mundo de la Grecia clásica se puede descubrir que 

su idiosincrasia se constituía como un modelo de educación, estrechamente 

relacionado con el carácter aristocrático, dicha formación se vehiculizaba con 

la guía del areté, que con el devenir del tiempo no solo tiene un sentido de 

bravura militar, sino que adquiere un significado ético más general. Por qué 

destaco estas cuestiones, ya que se puede observar que el concepto de areté, 

en el ámbito femenino, adquiere un carácter particular, diferente al ámbito 

masculino,como enfatiza Jaeger en Paideia (1993) 

Es preciso decir aquí algunas palabras sobre la importancia de los 

elementos femeninos en la vieja cultura aristocrática. La areté propia 

de la mujer es la hermosura. Esto resulta tan evidente como la 

valoración del hombre por sus excelencias corporales y espirituales. 

El culto de la belleza femenina corresponde al tipo de cultura 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

17 

cortesana de todas las edades caballerescas. Pero la mujer no aparece 

solo como objeto de solicitud erótica del hombre, como Helena o 

Penélope, sino en su constante posición social y jurídica de la señora 

de la casa. Sus virtudes, en este respecto, son el sentido de la 

modestia y la destreza del gobierno de la casa (Jaeger, 1993, p.36). 

En los siglos VI y V a.C., época del fortalecimiento democrático de la Polis, 

en su desarrollo de la vida pública, resalta la figura del ciudadano en la 

participación política, ciudadanos que se constituyen como una minoría, pero 

empoderada frente a los niños, extranjeros, esclavos y mujeres. En el caso 

particular de las mujeres y sin tener en cuenta su status social, se les negó 

la participación en la esfera de la Polis. Es decir,la figura femenina requiere 

que saltemos del ágora al oikos, del ámbito público al ámbito privado, pues 

a las mujeres de la época se les apartó del derecho a la ciudadanía, como 

ocurrió con tantos atenienses coetáneos que nunca alcanzaron la legitimidad 

necesaria para ingresar en el círculo de ciudadanos (Quintana Martínez, 2015, 

p. 1). 

Las funciones de varones y mujeres se encontraban bien diferenciadas en 

Atenas, donde la polis, se configura como el afuera, ámbito público, espacio 

dominado por los ciudadanos. El oikos, el adentro, ámbito privado donde se 

sitúa a las mujeres; si bien se trata de dos ámbitos con características 

propias, no podemos afirmar que fueran independientes entre ellos, se 

configuran como parte del sistema socio-político de la ciudad. 

Subrayamos el papel que cumple la mujer en la estructura social y 

económica, es decir en el oikos, que en la organización social, implica el 

espacio asignado a ellas, pero siempre representadas o monitoreadas por un 

varón, esta aparente protección material, física y psicológica, en el fondo se 

trata de una forma de dominación que se dibujaba en formas de tutelajes, de 

padres, maridos, esto demuestra que la imagen de la mujer está 

representado por la ingenuidad, frente al hombre que demuestra su 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

18 

experticia frente a las cosas del mundo. Además, la imagen de la mujer era 

valorada por su potencial capacidad de ser madre de una generación ilustre. 

Frente a esta situacionalidad histórica las mujeres se vieron impulsadas a 

cumplir determinados roles, que en algún sentido imposibilitaron convertirse 

en grandes filósofas reconocidas por sus coetáneos e incorporadas en la 

historia de la filosofía. 

Por lo tanto, consideramos que el tema de la mujer no estaba en el horizonte 

de visibilidad y de enunciación del discurso filosófico, de modo que la filosofía 

cumple y debe cumplir un papel fundamental en la visibilización de las 

mujeres, para ello y siguiendo la propuesta de Nietzsche, es necesario romper 

estructuras anquilosadas, paradigmas enquistados, matrices disciplinares; no 

se trata de realizar un listado de las mujeres olvidadas de la historia, además 

es necesario y urgente un cambio de paradigma, una nueva mirada, 

contribuir a que las condiciones de posibilidad sean propicias para ofrecer 

igualdad de oportunidades. 

La enseñanza de la filosofía a partir de Arturo Roig  

Como habíamos afirmado precedentemente, consideramos proyectar la 

enseñanza de la filosofía desde el enfoque de Arturo Roig,su propuesta del 

comienzo y recomienzo del filosofar nos permite ver cuáles son las 

condiciones de posibilidad de todo discurso filosófico, como subraya nuestro 

filósofo, se trata de un saber normativo que condiciona todo comienzo del 

filosofar a la formulación del a priori antropológico. Este aparato conceptual 

resulta ser una caja de herramientas qué nos concede resignificar 

críticamente el legado filosófico desde una lectura de Latinoamérica y con la 

mirada puesta en el devenir de la mujer filósofa. 

Las categorías roigeanas nos habilitan filosofar, no como mera repetición de 

lo que otros han pensado, no es reproducir, sino que es resignificar el filosofar 

desde nuestra propia situacionalidad histórica y desde nuestra realidad social, 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

19 

política, cultural que nos convoca a recrear la formación filosófica de los 

estudiantes. 

De las manos de Roig la filosofía se posiciona como el medio y el instrumento 

de los sujetos para cambiar las estructuras políticas y sociales; el filosofar 

debía tener sus diferentes comienzos y recomienzos, nacer de las 

circunstancias cotidianas de mujeres y hombres, de la cultura, de la política 

y del desarrollo social. Todo filosofar apunta a un saber de vida que valora no 

solo el conocimiento, sino primordialmente el sujeto que conoce, que es capaz 

de formular un discurso propio, siempre que respete la normatividad del 

filosofar que se da acompañado con la formulación del a priori 

antropológico.Esto produce el comienzo concreto e histórico del filosofar y 

plantea la necesidad de que dicho sujeto, ya sea varón o mujer, se tenga a 

sí mismo como valioso y considere valioso el conocerse a sí mismo.  

…el filosofar es una función de vida y que la vida humana no es algo 

dado, sino algo por hacerse, por parte de quien la va viviendo, y que 

implica formas de deber ser en relación con la naturaleza teleológica 

de la misma. Este tipo de a priori no supone un sujeto puro de 

conocimiento, sino que parte de otra comprensión de la subjetividad. 

De este modo lo normativo y las pautas que lo expresan se nos 

presentan como esencialmente constitutivos de la forma que hemos 

de darnos para poder realizar la vida, conformación que hemos de 

alcanzar, en este caso, para ejercer la filosofía, en otros términos, 

para podernos constituir o no como sujeto filosofante dentro de los 

límites posibles de autenticidad (Roig, 1981, p. 13) 

El sujeto del filosofar tiene un claro interés en la naturaleza de la razón, lo 

que se denomina a priori epistemológico;pero fundamentalmente su interés 

más bien, apunta a indagar al hombre que usa esa razón, es por ello que se 

denomina a priori antropológico. Dicho a priori antropológico se convierte en 

la condición de todo filosofar, norma que debe ser formulada con total 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

20 

autenticidad, es decir, que resulta necesario que un sujeto empírico, concreto 

e histórico, que se reconozca como un nosotros y además que sea capaz de 

ponerse como valioso y reconocer como valioso el conocerse a sí mismo. Un 

nosotros que podemos afirmar como concerniente con la vida de las mujeres 

y de los hombres y sus problemáticas, tarea que lleva a cabo el sujeto por su 

propia capacidad de hacerse y gestarse. 

El punto de partida de todo filosofar es cuando un sujeto empírico, concreto 

e histórico asume el a priori antropológico con autenticidad y muestra de este 

modo a la filosofía como una función que se relaciona con su facticidad o 

empiricidad y que apunta no a la justificación del pasado sino a la denuncia 

del presente y al anuncio de un futuro. Este saber auroral se configura a partir 

de la idea del sujeto como actor y autor de su propia historia. La pauta para 

todo comienzo del filosofar es la constitución del sujeto como hecho valorativo 

que se configura como un nosotros. Si reflexionamos a partir de la propuesta 

roigeana, resulta prioritario que las mujeres puedan formular el a priori 

antropológico, es decir que se consideren valiosas y consideren como valiosas 

el conocerse a sí mismas, inicio de todo auténtico filosofar. 

Con Arturo Roig podríamos afirmar que la enseñanza de la filosofía nos 

permitiría descubrir el sentido del mundo, es decir aprender a zambullirse en 

su devenir histórico y observar como una puerta abierta a una época, que 

nos conceda descubrir las causas del silenciamiento de las mujeres en el 

discurso filosófico, de modo que seamos capaces de resignificar ese legado 

filosófico y ser críticos con el devenir social, político e incluso de todo aquello 

que nos rodea en la vida cotidiana. Esto nos permitiría resignificar la 

enseñanza de la filosofía para no seguir replicando el paradigma patriarcal. 

Es necesario recalcar que el pensamiento roigeano no estuvo directamente 

relacionado con una perspectiva feminista, no obstante, no fue displicente a 

las diferencias, entre mujeres y varones en el ámbito de la ciencia, por ello y 

para cerrar esta exposición quiero recordar afirmaciones que datan de 1998: 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

21 

Habíamos hablado antes de la necesidad de desmontar estereotipos. Tarea 

improba, pero no por eso irrealizable. Una literatura pasmosa pesa sobre la 

figura de la mujer. Una literatura de siglos, que aún se mantiene lozana y 

vigente en todo aquello que confirma esa situación de desigualdad y de 

injusticia(Roig, 1998, p.1).  

Reflexiones finales 

Consideramos que nuestro trabajo docente en las aulas universitarias nos ha 

llevado a poner en el centro de indagación la enseñanza de la filosofía, aunque 

las problemáticas han ido variando a lo largo de los años. Con clara 

conciencia, al estilo bachelardiano, no debemos normalizar su enseñanza y 

siempre debe ser motivo de reflexión. Muchos temas fueron pasando, hoy 

nos encontramos reflexionando sobre el canon filosófico eurocéntrico, 

hegemónico y androcéntrico. 

Es por ello que consideramos importante tener presente el estatuto 

epistemológico, ya que es lo que sostiene nuestras construcciones teóricas y 

es el marco principal de nuestras prácticas de enseñanza. 

Durante mucho tiempo la formación en educación superior estuvo y estaría 

atravesada por una propuesta androcéntrica que debe ser sometida a crítica, 

para dar lugar a un canon no hegemónico y no eurocéntrico, que permita una 

apertura hacia un filosofar desde nuestra américa y con perspectiva de 

género. 

Destacamos el problema de la mujer en Grecia, porque consideramos que 

desde el nacimiento de la filosofía, donde observamos que las condiciones 

sociales, culturales, económicas y políticas dificultaron que las mujeres 

puedan dedicarse a la filosofía, a excepción de unas pocas.  

En este camino de una revisión crítica, de una propuesta programática 

consideramos importante retomar las categorías filosóficas de Roig quien nos 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

22 

ofrece las condiciones de posibilidad de todo filosofar propio, al destacar su 

carácter normativo que subraya fundamentalmente al sujeto que conoce, 

sujeto que considera valioso conocerse a sí mismo.Esta normatividad es el 

inicio de un auténtico filosofar que nos permite develar el sentido de nuestro 

mundo y no seguir replicando el paradigma patriarcal. Roig nos advirtió la 

necesidad de desmontar estereotipos ya que sigue circulando una literatura 

que coloca a la mujer en un lugar de inferioridad y desigualdad. 

La ausencia de la mujer en el proyecto filosófico es un síntoma que muestra 

una realidad de la enseñanza, consideramos que podría ser modificada al 

poner en palabras las causas de dicho silenciamiento. Aquí siguen resonando 

las palabras de Arturo Roig (1998):Habíamos hablado antes de la necesidad 

de desmontar estereotipos…  

Referencias Bibliográficas 

Femenías, M. L. (2019) Ellas lo pensaron antes, Buenos Aires, Ediciones LEA 

Grau Duharte, O. “La enseñanza de la filosofía y cuestiones de género”, en 

Cerletti, A. -Compilador- (2009) La enseñanza de la filosofía en 

perspectiva, Buenos Aires, Eudeba. 

Guyot, V. (1999) “La enseñanza de las ciencias”, en Estudios sobre la 

enseñanza. Alternativas, LAE año IV N° 17, San Luis, Argentina. 

Lagarde, M. (2016) en https://www.hoac.es/2016/03/08/marcela-lagarde-

antropologa-y-feminista-el-feminismo-quiere-construir-una-sociedad-

en-la-que-hacer-vivible-la-vida/ 

Quintana Martínez, P. (2015) Las mujeres en la familia y el oikos de la Atenas 

clásica, en file:///C:/Users/Alicia-/Downloads/Dialnet-

LasMujeresEnLaFamiliaYElOikosDeLaAtenasClasica-

5346963%20(3).pdf 

Roig, A.  (1998) La universidad hacia la democracia, EDIUNC, Mendoza. 

https://www.hoac.es/2016/03/08/marcela-lagarde-antropologa-y-feminista-el-feminismo-quiere-construir-una-sociedad-en-la-que-hacer-vivible-la-vida/
https://www.hoac.es/2016/03/08/marcela-lagarde-antropologa-y-feminista-el-feminismo-quiere-construir-una-sociedad-en-la-que-hacer-vivible-la-vida/
https://www.hoac.es/2016/03/08/marcela-lagarde-antropologa-y-feminista-el-feminismo-quiere-construir-una-sociedad-en-la-que-hacer-vivible-la-vida/
about:blank
about:blank
about:blank


 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

23 

Roig, A. (1981) Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano, México, 

Fondo de cultura económica. 

Roig, A. (1993) La historia de las ideas, teoría del discurso y pensamiento 

latinoamericano, Universidad de Santo Tomás, Colombia. 

Roig, A. (1998) “Hiparquía, la primera filósofa griega”, en 

https://ensayistas.org/filosofos/argentina/roig/etica/etica16.htm 

Spadaro, M. C. (2012). Enseñar filosofía, hoy (compiladora). La Plata, Edulp. 

 

Recibido: 25 /02/2025 

Aceptado:16/07/2025 

 

Cómo citar este artículo 

Neme, A. M. (2025). Repensando la enseñanza de la filosofía: una mirada 

desde el feminismo. RevID, Revista de Investigación y Disciplinas, Número 

13, pp. 9-23 

 

  

https://ensayistas.org/filosofos/argentina/roig/etica/etica16.htm

