
 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

42 

Un tema de discusión en la agenda de la comunidad 

filosófica: la distinción entre profesores, 

investigadores y filósofos 

A topic of discussion on the philosophical community´s agenda: the 

distinction between teachers, researchers, and philosophers 

 

Elías, Carlos Tomás 

ct.elias.1h@gmail.com / eliascarlos@hum.unsa.edu.ar 

UNSa - CIUNSa – CONICET – CISEN . Es Profesor y Licenciado en Filosofía 

por la Universidad Nacional de Salta y Doctor en Filosofía por la Universidad 

Nacional de Cuyo. Además es Becario de CONICET y se desempeña como 

Auxiliar Docente en el Profesorado de Filosofía de la Universidad Nacional de 

Salta. 

Resumen: 

Cada vez parece más difícil saber a quién se puede llamar filósofo. La 

situación de quienes se abocan a la Filosofía dista de la de los otros miembros 

de una sociedad donde la profesionalización puede determinar parte de su 

identidad. Así, este trabajo busca reflexionar sobre a quiénes se puede llamar 

filósofos en la actualidad. Para ello se examinan y repiensan algunas 

concepciones vigentes en el imaginario académico que en ocasiones suponen 

resistencias para la identificación de esta figura con gran parte de quienes 

tienen alguna formación como profesores o investigadores en Filosofía; pero 

que, en otras, consideran a todo profesional del campo como tal.  

Palabras clave: Filosofía; filósofos; profesionales; profesores; 

investigadores. 

mailto:ct.elias.1h@gmail.com
mailto:eliascarlos@hum.unsa.edu.ar


 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

43 

Abstract 

It seems increasingly difficult to know who can be called a philosopher. The 

situation of those who devote themselves to philosophy is far removed from 

that of other members of a society where professionalization can determine 

part of their identity. Thus, this work seeks to reflect on who can be called 

philosophers today. To this end, certain prevailing concepts in the academic 

imagination are examined and rethought, concepts that sometimes hinder 

the identification of this figure with many of those who have some training as 

teachers or researchers in philosophy; but which, in other cases, consider all 

professionals in the field to be such. 

Keywords: Philosophy; philosophers; professionals; teachers; researchers. 

Introducción 

Es curioso el modo en que, en la sociedad contemporánea, las profesiones 

terminan formando una parte relevante de la identidad de muchos sujetos. 

En las mismas presentaciones casuales, por ejemplo, los títulos se suelen 

anteponer al nombre. Pareciera que, con ello, a través de la mención de la 

preparación recibida y formalmente acreditada ante alguna institución, se 

tratara de generar una diferencia ontológica o sustancial entre quienes se 

topan e intercambian un primer saludo cordial. 

Se presenta una actitud, posiblemente derivada de la percepción de que hay 

formaciones con distinta relevancia en el tejido social. Se entiende que no 

todos contribuyen de la misma manera al entorno en el que están. Por tanto, 

se considera que hay quienes se posicionan por encima de otros de acuerdo 

con cómo se entienda la labor que se lleva a cabo y la magnitud de su 

impacto.  

Así, siguiendo los aportes de Benigno Benavides Martínez (2019) desde el 

campo de la Sociología de las Profesiones, se observa la idea de que: 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

44 

serán más prestigiosas las profesiones construidas con base en un 

conocimiento orientado hacia la aplicación práctica con el propósito 

de resolver problemas, que aquellas que mantengan un cuerpo de 

conocimientos de corte tradicional y con poca tendencia a la práctica 

de solución de problemas prácticos. (p. 34) 

En un mundo gobernado por lógicas empresariales y productivistas 

hiperbolizadas, parece inevitable mostrar el modo en que cada quién es útil 

a su entorno. Es como si los estudios superiores determinaran parcial, aunque 

valiosamente, quién es cada quien. Puede que, por ello, el que se forma en 

el marco de alguna Ingeniería se presente como ingeniero, quien se recibe 

de Geología se llame a sí mismo geólogo y quien tenga un título en 

Antropología se denomine antropólogo1. 

No obstante, ocurre algo peculiar con quienes siguen el camino de la 

profesionalización en el terreno de la Filosofía. Hay lugares en los que se 

entiende a los profesionales en Filosofía como filósofos de pleno derecho. De 

hecho, hay páginas y asociaciones reconocidas a nivel internacional que 

permiten observar esta situación. Sin embargo, también hay espacios en los 

que sucede algo distinto. No son pocas las veces en las que en universidades 

y eventos académicos se habla de nada más que de profesores e 

investigadores2. No se reconoce que haya filósofos, sino simplemente 

                                       

1 Se podría pensar que esto es parte de un conjunto de estrategias destinadas a la reafirmación 
de los sujetos al interior de los grupos profesionales a los que pertenecen y que conforman 
parte de sus identidades. Siguiendo a María del Pilar Blanco Echeverry (2022), “diferenciarse 
de las ‘otras profesiones implica que los sujetos´ reconocen en su profesión una serie de rasgos 

distintivos, características o estilos que definen de una u otra manera la especificidad de su 
grupo con respecto a otros” (p. 439).  

2 Bajo el rótulo de investigadores se engloba a todos aquellos que tienen un grado general, 

que cursaron una licenciatura o que hicieron alguna carrera de posgrado en Filosofía. Se hace 
referencia a quienes tuvieron una preparación fundamentalmente orientada a cuestiones 
investigativas. 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

45 

profesionales formados en Filosofía. Así, se presenta un problema tanto 

identitario como nominal.  

Ante esto, naturalmente, emerge una constelación de interrogantes: ¿Qué se 

supone que es un filósofo? ¿A qué se debe la disparidad? ¿Cuáles son los 

criterios para determinar que alguien (no) lo es? ¿Por qué muchas veces un 

profesor en Filosofía no se considera de esa manera? ¿Por qué, en ocasiones, 

un investigador en Filosofía se suele llamar investigador y no filósofo? ¿La 

profesionalización en el campo de la Filosofía no puede producir filósofos por 

sí sola? ¿Qué otros elementos podrían ser necesarios? ¿Por qué? 

Partiendo de consideraciones de esta naturaleza, este trabajo busca 

reflexionar sobre el motivo por el cual hay contextos en los que la categoría 

de filósofo se emplea de manera disímil, con la esperanza de contribuir a que 

la comunidad filosófica se siga repensando a sí misma y a sus prácticas. En 

este sentido, no se pretende obturar ninguna discusión. Por el contrario, se 

busca seguir abriendo intersticios para el pensamiento. 

Sobre las relaciones entre identidad personal y 

profesionalización 

Como puerta de entrada para acercarse al tema planteado, resulta 

interesante revisar las relaciones entre identidad y profesionalización en el 

mundo contemporáneo. El abordaje de la cuestión permitiría guiar el camino 

a seguir, esclareciendo el macro contexto en el que se encuentran quienes se 

dedican a la Filosofía y al quehacer filosófico. Se estima que con esto se podría 

proveer de un buen marco a este estudio. 

Uno de los tópicos más candentes al interior de la Filosofía tiene que ver, sin 

lugar a duda, con la cuestión de la identidad personal. Tanto la Filosofía 

Oriental como la Occidental se preguntaron largamente por el tema. Entre el 

amplio rango de interrogantes estuvieron aquellos orientados a la búsqueda 

de los elementos distintivos o característicos de cada quién, lo 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

46 

eminentemente constitutivo del ser humano en comparación con lo no 

humano y aquello que permitiera que uno se mantuviera siendo quien es pese 

al conjunto de cambios que pudiera atravesar, entre otras más (Olson, 2023). 

Ahora bien, es provechoso trazar una relación entre la identidad personal y 

la profesionalización. “La gente no se crea a sí misma a partir del aire; más 

bien, todo lo que es posible, lo que es importante, lo que necesita ser 

explicado viene del contexto social -de lo que importa para otros” (Oyserman, 

Elmore y Smith, 2012, p. 76)3. En este sentido, la profesión juega un papel 

fundamental. No en vano en la actualidad se habla de identidad profesional y 

distintos estudios prestan atención a este concepto. 

Si bien hay autores que estiman que el trabajo en general y las profesiones 

en particular perdieron la solidez y sentido de los que gozaron años atrás 

(Bauman, 2000; Benavides Martínez, 2019), no se puede negar que 

mantengan su relevancia efectiva. En un medio como el actual, que todavía 

mantiene discursos asociados a la idea de progreso y se inclina hacia políticas 

neoliberales, se establecen importantes distinciones según qué tan útil puede 

ser alguien y los modos en que se presenta en relación con las leyes de oferta 

y demanda que operan en el mercado. Existe un juego de valoraciones que 

en algún punto se ve reflejado en los salarios y en los discursos políticos 

hegemónicos. 

Dado que los sujetos construyen su identidad a partir de lo que es relevante 

para otros, el trabajo, y más específicamente la profesión, ocupan un lugar 

significativo en los grupos humanos. Allí reside una de las claves para 

entender la posición de cada uno en el mundo. No en vano se puede aseverar 

que “en nuestra sociedad, el término ‘profesional’ es un término de respeto. 

                                       

3 La traducción es propia. 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

47 

Los profesionales son más valorados que otros trabajadores” (Jaggar, 2012, 

p. 162)4. 

Sin embargo, no todas las profesiones se construyen de la misma manera y 

lo mismo sucede con quienes se insertan en ellas. A la luz de esto, es 

prudente retomar algunas consideraciones que llevan a cabo distintos 

estudios de corte sociológico que contemplan el carácter poliédrico del tema. 

Según estos, “la identidad profesional se ubica en ese marco, donde lo social 

y lo personal confluyen para dar origen a una construcción compuesta por 

modelos profesionales, procesos relacionales y procesos biográficos 

continuos” (Blanco Echeverry, 2022, p. 427). Así, en materia de profesiones 

se construyen identidades desde un lugar tanto personal como grupal. 

La identidad individual tiene que ver con los cuestionamientos de los sujetos 

acerca de lo que son en términos generales y, más precisamente, como 

profesionales. Se vincula con las consideraciones que cada quién tiene sobre 

sí mismo al interior de su profesión. La identidad grupal, en cambio, está 

asociada a una concepción cargada de diversos supuestos y expectativas. Es 

algo que se forma a través de la percepción tanto de los propios profesionales 

como de la que puedan tener sujetos externos (Fitzgerald, 2020; Heled y 

Davidovitch, 2021). 

A partir de la confluencia de estos vectores se determina qué tan importantes 

son ciertos profesionales, las prácticas que les corresponden y ciertos 

estereotipos. Aunque claro, esto puede variar de acuerdo con el tiempo y el 

espacio desde los que uno se posicione. Después de todo, tanto los sujetos 

como sus entornos cuentan con una dinámica que no permite estaticidad 

alguna. 

                                       

4 La traducción es propia.  



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

48 

Ahora bien, es necesario adentrarse en qué es lo que sucede en el caso de la 

Filosofía y sus profesionales. Hace falta ver la particularidad del área y sus 

integrantes. Pero para lograr esta tarea podría ser conveniente hacer énfasis 

en lo que ocurre en entornos fundamentalmente académicos, en la medida 

en que suelen tener un papel central tanto para el tipo de conocimiento como 

para sus adeptos y las prácticas que llevan a cabo. 

Incertidumbres propias de la comunidad filosófica 

Retomando una postura que se podría considerar clásica, es preciso indicar 

que se entiende por comunidad filosófica a una comunidad epistémica poco 

ortodoxa. Esto teniendo en cuenta que, de acuerdo con los planteos de Luis 

Villoro (1989), una comunidad epistémica puede ser vista como la agrupación 

de determinados sujetos entre los que circulan saberes específicos y que 

cuentan con cierto grado de aceptación lograda a través del consenso. Sin 

embargo, en el terreno filosófico, esto último resulta difícil, si es que no 

prácticamente imposible. 

Es ampliamente sabido que para la Filosofía el disenso es algo natural y hasta 

necesario. Hay multiplicidad de perspectivas en torno a diversos objetos de 

estudio e investigación. En sus brazos la unanimidad se deja de lado y se 

celebran tanto las oposiciones como las matizaciones. Si bien podría parecer 

que hay algunos acuerdos generales, esto no es nada más que una imagen 

transitoria y sin demasiado sustento. Cuando mucho, es factible encontrar 

una mayoría de sujetos inclinados hacia ciertas consideraciones, pero no 

mucho más. Dependiendo de las teorías y líneas interpretativas que se 

tomen, se presentan panoramas sumamente diferentes. 

Una misma situación o problemática puede ser vista a través de distintos 

cristales. A partir de esto se pueden producir tensiones y confrontaciones 

mediadas por diálogos en los que se generen aperturas, adherencias y 

relecturas en relación no solo con lo propio, sino también con lo ajeno. La 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

49 

posibilidad de la mutación y fluidez del pensamiento está siempre latente, 

aunque esto no quiere decir que en algún momento todo se vaya a dirigir 

hacia un mismo lugar. 

Ahora bien, conviene volver la mirada sobre los sujetos que conforman la 

comunidad de la que se viene hablando. Si uno se preguntara por ellos, se 

podría pensar que hay al menos dos respuestas intuitivas. La primera de 

ellas, que este grupo está conformado por profesionales con preparación en 

Filosofía. La segunda, que el colectivo involucra a filósofos. Así, se presentan 

puntos de vista que en algunos casos son compatibles, pero en otros, 

irreconciliables. 

La situación mencionada se debe a una falta de claridad acerca de lo que se 

entiende que es un filósofo. A lo largo de los siglos, el concepto de Filosofía 

fue bastante discutido y cuestionado (Ferrater Mora, 2013). No así el de 

filósofo5. De hecho, esto se puede observar a partir de las presencias y 

ausencias en las entradas pertenecientes a distintos diccionarios de Filosofía. 

Ahí se pone de relieve un juego de intereses que coloca más énfasis y cuidado 

en unas ideas que en otras. 

Una de las pocas excepciones a la regla se encuentra en el diccionario que 

ofrece Mario Bunge (2001). Al hablar del filósofo, este intelectual argentino 

presenta la siguiente distinción: 

En sentido amplio: la persona que se pregunta por problemas 

filosóficos, que sostiene concepciones filosóficas o que las enseña 

(...). En sentido estricto: persona que realiza investigación original de 

problemas filosóficos. Los filósofos originales -como los matemáticos- 

                                       

5 Es probable que distintos pensadores estimaran que trabajando el concepto de Filosofía 
indirectamente se trabajaba el de filósofo. Sin embargo, en cierta forma esto supondría un 
error. Dejaría demasiados huecos en la medida en que los sujetos podrían tomar un mismo 

concepto de distintas maneras y, por tanto, encarnarlo de distintos modos. Esto, por supuesto, 
respondería al hecho de que, aunque hay una conexión entre los conceptos, también hay una 
diferencia. 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

50 

inventan nuevas ideas abstractas o descubren relaciones previamente 

desconocidas entre ellas. (p. 85)  

De acuerdo con lo dicho por el autor, el término dispone de distintos sentidos. 

En sentido amplio, parece referir a una percepción más bien popular, propia 

de lo que se presenta en las discursividades del común de la gente. En 

cambio, en el estricto, apunta a algo que tiene que ver con un grupo más 

restringido y selecto. Aunque claro, esto se encadena a la pregunta por si 

aquellos que llevan a cabo investigaciones originales se identifican 

plenamente con profesionales con una preparación en Filosofía. 

Frente a este problema, conviene recuperar a otro pensador argentino 

contemporáneo que podría echar luz sobre el asunto. Según Eduardo Rabossi 

(2008), hay un álgido debate en torno a cómo se puede entender todo lo 

relativo a la relación entre profesionalismo y filosofía. 

Algunos usan “profesional” para denostar a quienes hacen de la 

filosofía una práctica excesivamente técnica; es el uso que hace Rorty 

cuando relaciona a la filosofía profesional con la filosofía analítica. 

Otros usan “profesional” como sinónimo de “académico” y asocian lo 

académico con la tradición, lo adocenado, lo esteril y aun lo ridículo. 

Otros, no admiten que se los considere profesionales porque creen 

que la misión liberadora que el destino les ha asignado no puede estar 

sujeta a condicionamientos externos ni supeditada a cánones 

preestablecidos. (p. 63) 

Como se puede ver, hay complicaciones para reducir la categoría de filósofo 

a la de un mero conjunto de profesionales. Parece que hay algo que escapa 

a esa tentadora simplificación. No obstante, tampoco sería conveniente caer 

sin miramientos en la trampa de sostener que un filósofo es nada más que 

“alguien que hace Filosofía”. Después de todo, eso supondría el despliegue 

de un abundante caudal de interrogantes ligadas a qué es hacer Filosofía, qué 

es la Filosofía, qué es el filosofar y si en realidad cualquiera puede hacerlo. 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

51 

Idealizaciones en torno a la figura del filósofo 

Terminado este planteo inicial, conviene tratar lo que se piensa sobre la figura 

del filósofo. Después de todo, la definición de Bunge es insuficiente. No 

permite identificar más que algunos detalles propios de determinadas 

percepciones contemporáneas. Desde esa perspectiva se pone el acento en 

lo netamente investigativo. Se desconoce lo no sistemático y parece haber 

un vuelco a lo teórico que desplaza la praxis, pese a sus posibilidades.  

Sumado a esto, huelga decir que la cuestión histórica escapa a dicha 

definición. No se muestran los quiebres ni los cambios producidos con las 

mareas del tiempo. Se llega a la conclusión de que el filósofo es una especie 

de estudioso capaz de proveer aportes abstractos, cargados de originalidad 

al campo de su formación. Sin embargo, una lectura del pasado evidencia 

algo completamente diferente; exhibe un paisaje caleidoscópico (Bermejo 

Barrera, 1993). 

A grandes rasgos, se podría decir que en la Antigüedad y durante el Medioevo 

el filósofo era quien, por lo general, buscaba incansablemente la verdad6. 

Luego, con la llegada de la Modernidad, las pretensiones de objetividad 

absoluta se disolvieron y, en lugar de la verdad, el objetivo pasó a ser la 

certeza. Además, la Filosofía se desgajó y aparecieron las ciencias en un 

sentido estricto de la palabra. Con la figura del científico los modos de 

relacionarse con el conocimiento fueron alterados. Como consecuencia, la 

idea del filósofo pasó por un giro radical. 

Pasados algunos siglos hasta el presente, las pretensiones de cientificidad 

crecieron con un ritmo feroz hasta ganar un lugar privilegiado en el mundo. 

                                       

6 No se ignora que hubo una maravillosa heterogeneidad en cada período. Sin embargo, basta 
pensar en lo que sucedía con filósofos griegos como Platón o Aristóteles en la Antigüedad y en 

cristinanos medievales como Santo Tomás o San Agustín para observar lo que se afirma. 
Incluso, en variados casos esta búsqueda incansable tenía vinculaciones con la política y la 
ética llegando a considerarse fundamental para la obtención de la felicidad. 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

52 

La identificación que se tiene entre el investigador y el filósofo, así como la 

consideración de que debe generar aportes originales, es efecto de esto. 

Incluso, no es poco frecuente que se trate de subsumir la labor filosófica a la 

científica sin advertir la especificidad de cada uno de estos campos. 

Por supuesto, pese a las alteraciones en los modos de concebir al filósofo, 

hubo elementos muchas veces repetidos. Uno de ellos fue la excepcionalidad 

del sujeto. Por lo que se estudia en las universidades de la mano del canon 

heredado del idealismo alemán (Rabossi, 2008), los filósofos fueron 

largamente entendidos como personas rodeadas por una especie de halo de 

sacralidad intelectual difícilmente hallable en la gente “normal”. Usualmente 

se los describe como seres con una gran cantidad de lecturas y una 

destacable experticia para mostrar el flujo de sus análisis y reflexiones. 

Sin embargo, cuando estas idealizaciones se llevan a cabo y no se hacen las 

aclaraciones correspondientes, se interioriza la ignorancia sobre el sentido de 

cuestiones fundamentales tanto de la etimología de la palabra Filosofía como 

de los clásicos y conocidos orígenes de las distintas áreas de la disciplina. Es 

decir, esto se puede repetir y explicar de manera impecable; se pueden 

reproducir casi como si se tratara de un rezo cuidadosamente memorizado, 

pero sin captar la profundidad de su significado y valor. 

Se suele reconocer, al estilo aristotélico, que el hombre es un animal racional. 

No obstante, en los recortes, selecciones y advertencias que se efectúan en 

numerosas casas de altos estudios se niega la posibilidad de lo que Andrè 

Comte-Sponville (2017) entiende como un ser humano normal que pueda 

definirse como animal filosofante. Cuando en distintos discursos se reconoce 

como tales a un mero puñado de filósofos, se establece una diferencia con 

una inmensa mayoría de sujetos que no lo son. 

Como dice Alison Jaggar (2012), se puede pensar que lo que sucede se 

corresponde con una intencionalidad consciente en un marco profesional. 

Según ella, se suelen generar estrategias para monopolizar saberes y el poder 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

53 

que esto supone. Hay una búsqueda activa en la que se intenta diferenciar a 

los filósofos de los no filósofos. Para esto se promueve la idea de que los 

primeros son quienes atraviesan por algún proceso de profesionalización 

específico; mientras que los segundos, quienes no. 

Como se puede pensar con José Carlos Bermejo Barrera (1993), desde que 

se instauró la profesionalización de la Filosofía hace aproximadamente dos 

siglos, se produjeron distintas problemáticas en el área. Entre ellas estuvo, 

justamente, la de una reducción en el número de quienes eran reconocidos 

como filósofos. Aunque además de esto, se podría mencionar una reducción 

en la calidad en los planteos de quienes eran llamados de esa manera. Según 

sus propias palabras: 

Pocos de los grandes filósofos anteriores al siglo XIX recibían un 

sueldo por filosofar, y podría darse incluso la paradoja de que cuando 

los filósofos comenzaron a ser reconocidos profesionalmente es 

cuando se hicieron más mediocres, menos brillantes y más eruditos, 

por exigencias de la vida académica. (p. 97) 

Con esto, no faltan situaciones en las que no se piense que el filósofo sea un 

enamorado o amigo de la sabiduría. Tampoco se cree que sea alguien 

genuinamente interpelado por el asombro, la duda, las situaciones límite y/o 

el malestar (Jaspers, 1953; Cerletti y Kohan, 2017). No es quien se plantea 

preguntas de tono radical que desencadenan una miríada de interrogantes 

ante las que se queda perplejo y encantado (Cerletti, 2008; Gauna, 2010). 

En principio, parece que fuera nada más que el sujeto reconocido por la 

academia y constantemente citado en eventos, libros y papers. 

Sobre profesionales en Filosofía y filósofos 

Ahora bien, es inevitable deslizarse hacia las consideraciones que hay acerca 

de los profesionales en Filosofía para lograr profundizar en algunos detalles. 

Es interesante apreciar las diferencias y similitudes que generalmente se les 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

54 

suele atribuir en comparación con los filósofos. En definitiva, en el seno de 

las propias universidades parece estar el fantasma de una especie de 

conexión entre ellos, aunque con una suerte de presencia algo débil y más 

aparente que sustancial7. 

Un profesional se define por oposición a un novato, un principiante o un 

amateur. Se trata de alguien que tiene una formación que lo habilita a 

desempeñar ciertas tareas de una manera más o menos experta. Además, 

esto supone un sentido académico, puesto que se trata de una persona que 

acreditó sus conocimientos y capacidades ante una institución8. Sin embargo, 

como anticipó, en Filosofía la profesionalización es algo especial. 

En este sentido, prestando atención a lo que dice María del Pilar Blanco 

Echeverry (2022), las “profesiones y la identidad profesional son 

construcciones sociales, productos de un vaivén entre lo objetivo y lo 

subjetivo, donde el individuo es quien da sentido a la información y 

parámetros recibidos de los demás” (p. 431). Tal vez esto explicaría, hasta 

cierto punto al menos, las razones de una diversidad de modos de 

comprender a los filósofos al interior de la comunidad filosófica. 

Si se sigue con lo dicho y se retoma lo que ya se había mencionado con 

anterioridad, hay quienes identifican a los profesionales en Filosofía con los 

filósofos (Herrera Restrepo, 2005; Jaggar, 2012; Andow, 2022). Un primer 

ejemplo sería el de la American Philosophical Association que nuclea a 

personas a lo largo del mundo que cuentan con una formación en el área y a 

                                       

7 Este tipo de distinciones tienen que ver con los modos y momentos en que se introdujo la 
institucionalización de la Filosofía en distintos lugares. Como consecuencia de esto, fue muy 

dispar la forma en que el conocimiento filosófico -junto con sus prácticas y esquemas 
conceptuales inherentes- se desplegó en las universidades alrededor del mundo (UNESCO, 
2011).  

8 Aunque desde la Sociología de las Profesiones se pueden hallar distintas líneas de 
pensamiento con perspectivas disímiles sobre qué es un profesional, estos son algunos de sus 
rasgos comunes (Benavidez Martínez, 2019; Blanco Echeverry, 2022).  



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

55 

las que se llama filósofas. Esto último se puede ver si se presta atención a su 

página, donde hay una sección titulada “PhilJobs: Jobs for philosophers”9 que 

está destinada a mostrar ofertas laborales para quienes tienen formación 

profesional en Filosofía.  

Un caso adicional, se puede pensar con una de las bases de datos y portal de 

indexación de revistas especializadas más importantes en el campo de la 

Filosofía: PhilPapers. Allí también se puede observar que se reúne a 

profesionales del área y se ofrece una sección titulada “PhilPeople” donde 

está “The online community for philosophers”; un espacio con en el que, como 

sucede con la American Philosophical Association, se identifica de manera 

directa y sin miramientos al profesional en Filosofía con el filósofo. 

El problema con estos espacios es que no se encuentra ninguna justificación 

para las vinculaciones que sostienen. No hay argumentos que pongan en 

evidencia la lógica que está en la base de las conexiones que se trazan. Se 

brinda una relación infundada y se carece de una clarificación conceptual 

adecuada. Pareciera que se parte de un supuesto naturalizado en el sentido 

común, pese a que la Filosofía debería evitar algo así.  

Incluso, es llamativo el hecho de que cuando se finalizan estudios 

universitarios en Filosofía, la titulación final no sea la de filósofo. Lo que es 

más, no son pocos los lugares en los que rara vez los egresados de alguna 

carrera de Filosofía se refieren a sí mismos como tales. Cuando mucho, se 

refieren a sí mismos como profesores o licenciados, a veces tratando de 

                                       

9 Es importante señalar que PhilJobs es parte de un proyecto en el que están involucradas 
distintas instituciones tales como la Universidad Nacional Australiana, la Escuela de Estudios 
Avanzados de la Universidad de Londres, la Universidad Occidental de Canadá y PhilPapers. 
Con esto se podría pensar que hay una mirada compartida sobre la relación que se puede 

entablar entre el profesional en Filosofía y el filósofo, aunque no todas las instituciones incluyen 
este espacio en sus respectivas páginas ni muestran una asociación tan directa como la de la 
Asociación Americana de Filosofía.  



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

56 

posicionarse en lugares ontológicamente diferentes pese a poder contar con 

los mismos años de preparación10. 

Esto, probablemente, por un falso juego de asociaciones instaladas en el 

sentido común según el cual el profesor tiene un papel reproductor, mientras 

que el licenciado, teniendo una preparación más marcada en la investigación, 

cuenta con una capacidad heurística encomiable. Sin embargo, dado que este 

asunto excede los objetivos de este trabajo, es mejor centrarse en las 

diferencias que hay entre estos profesionales y quienes son llamados 

filósofos. 

A propósito de lo mencionado, retomando a Alejandro Cerletti (2020): 

quien se dedica hoy a la filosofía (...) no es un filósofo sino un 

investigador que ha objetivado científicamente un área de estudio, 

recortada y precisa, a la que dedica íntegramente su tiempo como 

exégeta o filólogo. La filosofía no aborda más las grandes preguntas 

sobre el mundo o la vida; se dedica a los interrogantes muy 

específicos del saber ultraespecializado, del mismo modo en que lo 

hacen las ciencias exactas o naturales. (p. 36) 

Desde esta perspectiva, la figura del filósofo parece haberse desvanecido por 

completo. Lo que queda en su lugar es el investigador que, atendiendo a las 

demandas de hiperespecialización, se encierra en una burbuja y se centra en 

el estudio de unas pocas temáticas. La pretensión de indagar en la realidad 

en su conjunto -como era propio del espíritu filosófico original- se vuelve algo 

mal visto si es que no imposible. Sumado a esto, la Filosofía debe adaptarse 

al ritmo de sus vástagos; esto es, las ciencias. 

                                       

10 Se sabe que hay ofertas académicas en las que se requieren menos años de cursado para 
la obtención del título de profesor que para el de licenciado. No obstante, esto ocurre en sólo 
algunos casos y no refleja -necesariamente- el grado de preparación real de los sujetos 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

57 

Los estudiosos de la Filosofía, al igual que otros más, se encuentran sumidos 

en la vorágine de demandas multilaterales. Son simples asalariados que 

deben publicar fría y convenientemente11. Es como si ya no importara el 

estremecimiento ni hubiera tiempo para pensar en profundidad, 

experimentando sensaciones que podrían resultar impactantes. Ahora sólo 

queda lo que Rita Segato llamaría el “cálculo suicida para el pensamiento”. 

Como ella dice: 

antes de pensar lo que nos interesaría realmente preguntar-analizar-

decir-escribir, por curiosidad, por pasión, por ludicidad, por impulso 

creativo, es imprescindible identificar cuál es la revista científica más 

conveniente para publicar y recibir una mejor nota en la evaluación, 

y ver cómo escribir para que el artículo tenga posibilidades de ser 

aceptado en esa revista. (Segato y Álvarez, 2016, p. 206) 

Con esto, las actividades mentales amatorias se tornan grises y carentes de 

vida. Las preocupaciones se alejan de las inquietudes personales y la 

posibilidad de apertura de un diálogo auténtico. Se trata solo de cubrir áreas 

de vacancia, labrar fama, obtener reconocimiento y abrir puertas para un 

mejor puesto de trabajo. Quizá se podría pensar que gran cantidad de 

hombres dejaron de amar a la sabiduría y rompieron sus lazos de amistad 

con el conocimiento. Puede que muchos sólo se hayan abocado a adorar a las 

revistas bien indexadas y a hacer cálculos para recibir un reconocimiento 

traducido en una pseudo protección intelectual. 

En cuanto a la situación de los profesores, la situación tiene otro tipo de 

complejidad. Como se sabe, “a lo largo de la historia de la filosofía es posible 

                                       

11 Esto se puede observar desde que, para muchos de los organismos que patrocinan a los 
intelectuales, las publicaciones en actas parecen no tener ningún valor académico en 

comparación con las que se pueden realizar en ciertas revistas. Incluso se puede señalar el 
modo en que una publicación individual termina valiendo mucho más que una hecha en 
conjunto con un otro pese a la riqueza del esfuerzo que implica. 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

58 

hallar una postura sobre la enseñanza de la filosofía que tiende a despreciar 

la práctica de la misma o a considerarla como un mal menor para el filósofo” 

(Obiols, 2002, p. 57). Muchas veces está la creencia de que las prácticas de 

la enseñanza no llegan a los talones de la sublime tarea reflexivo-

investigativa de la Filosofía. Así, se encuentran posturas que afirman que “un 

profesor de filosofía no es un filósofo (…) en el sentido académico del término” 

(Santa Olalla Tovar, 2016, p. 277). 

El problema con esto es que se dejan de lado toda una serie de aportes 

surgidos durante las últimas décadas. No se debe pasar por alto que desde 

los años 80 del siglo XX y de la mano de distintos pensadores argentinos la 

Enseñanza de la Filosofía se constituyó como rama problemática de la 

Filosofía (Colella, 2020). Se admitió que el profesor en Filosofía tenía la 

capacidad para reflexionar filosóficamente y que esto podía ocurrir en el aula 

junto con el estudiantado (Cerletti, 2008). 

Naturalmente, en su momento estas ideas generaron notables resistencias 

epistémicas. Es por eso que incluso hoy en día quedan resabios de las miradas 

tradicionales que ven en la Filosofía un conocimiento que no habita 

verdaderamente en los salones pertenecientes a los distintos niveles 

educativos. Se desconoce la posibilidad, sencillez y fortaleza de una 

subjetivación filosófica trascendente y trashumante. 

Con todo esto dicho, pareciera que existen razones para no identificar a los 

profesores ni a los licenciados ni a los investigadores en Filosofía con los 

filósofos. Desde distintos lugares se alegan limitaciones e impedimentos. Pero 

que esto esté dado, no significa que no tenga que ser repensado. Todo tiene 

que ser colocado bajo la lupa de un análisis minucioso que favorezca la crítica. 

Propuestas para repensar una situación actual 

Volviendo a lo dicho, desde ciertos puntos de vista, el filósofo se puede 

identificar con el profesional en Filosofía. Se cree que los estudios superiores 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

59 

de quienes se abocan a la llamada madre de todas las ciencias los vuelven 

legítimos herederos de una compleja actitud de raíz milenaria. No importa 

demasiado el tipo de formación siempre y cuando sea en Filosofía. El “título” 

de filósofo se puede entregar a quien quiera que haya aprobado todo un 

conjunto de asignaturas -mayormente históricas y problemáticas- a cargo de 

gente que se supone y entiende que es capaz de dictarlas. 

El inconveniente con esta visión es que se asienta sobre supuestos delicados 

y difíciles de mantener. No porque alguien haya leído Filosofía o pueda 

explicar el contenido de algunas de las corrientes filosóficas más relevantes 

al interior del canon que se estila en las universidades, puede estar en 

condiciones de filosofar. Que se sepa cómo procedieron algunos filósofos 

frente a sus objetos de interés, no significa que se pueda replicar su labor. 

Además, no todos los que cuentan con conocimientos relativos a la Filosofía 

están necesariamente interesados en filosofar. 

Desde otras perspectivas, ancladas a parte del imaginario social, el filósofo 

se constituye como sujeto raro y de carácter excepcional que adquiere su 

estatus como resultado del reconocimiento de un grupo de académicos de 

sólidas trayectorias institucionales. El investigador es alguien que lee, que se 

especializa en un tema -o un grupo de temas acotados, pero generalmente 

interrelacionados de manera profunda- y que se dedica a generar 

publicaciones en torno a ello. No obstante, puede no llegar a adquirir el 

reconocimiento para ser llamado filósofo ni encarnar el espíritu filosófico 

original que se interesa por el entramado de la realidad en su conjunto. El 

profesor parece incapaz de realizar tareas investigativo-reflexivas y se toma 

como parte de un grupo de gente con una conexión más superficial con la 

Filosofía y que tiene un potencial creador limitado cuando no nulo. 

Por supuesto, esta mirada que todavía cuenta con un buen número de 

adeptos es vetusta y merece ser repensada. Quizá sería importante 

preguntarse si las viejas estructuras deberían seguir teniendo su actual 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

60 

validez y los modos en que se manifiestan los discursos que acompañan los 

procesos de profesionalización. Cuando se incurre en un olvido -intencional o 

no- sobre el posible carácter de filósofo del investigador o el profesor, se 

comete una falta importante. Por medio del juego de ausencias se transmite 

un mensaje cargado de subestimación y limitaciones al interior de una 

comunidad que podría tener menos diferenciaciones. 

La Filosofía se precia por poseer una actitud crítica, así como un ávido deseo 

de desnaturalizar lo obvio. Pensándolo así, en el manojo de racionalidad que 

es, hay una pulsión instintiva indomable. Sin embargo, mientras más cercano 

es algo, resulta más difícil analizarlo con objetividad. Así, la idea de los 

miembros de la comunidad filosófica y el modo en que se identifica al filósofo, 

son temas desafiantes en su estudio. 

Por las condiciones contextuales de los tiempos que corren, no se podría 

pensar en una respuesta afirmativa ante la pregunta que se plantea Bernat 

Castany Prado (2022) sobre si se podría tomar a la Filosofía nada más que 

como “el deseo de frecuentar a aquellos autores, textos o amigos que 

admiramos, con el deseo de merecer su intimidad, su comunicación y su 

respeto” (p. 178). Pero eso no quiere decir que se tengan que dejar de 

considerar los elementos allí subyacentes. 

Recuperando lo que plantea Dante Alighieri (1919): 

no se debe llamar verdadero filósofo al que es amigo de sabiduría por 

utilidad, como lo son legistas y médicos, y casi todos los religiosos, 

que no estudian por saber, sino por adquirir dineros y dignidades; y 

si les diesen lo que pretenden adquirir, no recurrirían al estudio. (p. 

63) 

El gesto filosófico tanto fundamental como fundacional tiene que ver con el 

deseo, el amor y la amistad en relación con el conocimiento. En este sentido, 

se trata de algo que está más allá de brindar una remuneración y que 

ciertamente no se puede comprobar a través del número de publicaciones, 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

61 

participaciones en eventos o percepciones sobre la calidad de las clases que 

se dan. No es algo cuantificable, medible o reconocible desde una evaluación 

exterior. Es algo que atraviesa lo más íntimo de un sujeto y que sólo el propio 

sujeto podría ser capaz de reconocer. 

Siguiendo esta línea de pensamiento, las catalogaciones que se hacen sobre 

quiénes son filósofos resultan ser vacías las más de las veces. Se puede 

reconocer la capacidad y calidad de los trabajos realizados en distintos 

ámbitos, pero jamás se podría saber con seguridad lo que hay de fondo o el 

grado de pasión existente. Se puede afirmar que hay labores intelectuales 

profundas y perfectamente adecuadas a las exigencias de un medio y un 

tiempo, pero no se puede sostener nada sobre el carácter genuinamente 

filosófico que podría tener. 

Volviendo sobre las ideas de Dante, se puede pensar en qué es lo que 

sucedería si a los profesionales a los que se llama filósofos se les retirara toda 

retribución económica por lo que hacen bajo el nombre de la Filosofía. Si eso 

ocurriera, puede que muchos de los que se posicionan desde este lugar, 

terminaran abandonando lo que es propio de su labor, aquello a lo que llaman 

“filosofar”. 

A lo mejor se podría decir que el filósofo es alguien con una vocación muy 

especial y eso explicaría su delicada posición. Después de todo, como explica 

Jorge Larrosa (2020), el mundo se encuentra en un estado en que las 

profesiones son el reemplazo de la vocación. Más precisamente: 

la llamada de la vocación (una llamada que [...] viene del mundo, que 

tal vez tiene que ver con el amor al mundo, con la responsabilidad 

por el mundo, con el cuidado del mundo), se ha disuelto en lo que 

serían los gustos, las aptitudes, las capacidades o los talentos de una 

persona. (p. 53) 

Aunque claro, ante este diagnóstico se tendría que agudizar la mirada una 

vez más. Nadie está en posición de identificar de manera exacta la falta o 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

62 

posesión de lo que se entiende que es la vocación. En el afán de la 

clasificación que parece querer asemejarse a una mancia capaz de leer el 

destino, sólo se puede medir lo que efectivamente se hace y a partir de allí 

especular. 

Tomando una postura relativamente optimista, tal vez se podría pensar en 

una estratificación entre filósofos. Así, sería viable pensar en las distinciones 

de Bermejo Barrera (1993) que considera la existencia de filósofos militantes, 

filósofos estudiosos y filósofos creadores; las que ofrece la UNESCO (2012), 

cuando habla de filósofos urbanos, filósofos dedicados a la enseñanza y 

filósofos practicantes (que pueden ser animadores de discusión, filósofos de 

contenido o filósofos de forma); o la que piensan estudios como Andow 

(2022), donde se distingue entre filósofos y no filósofos, admitiendo que hay 

algunos filósofos que se encuentran en un lugar más privilegiado que el de 

otros por los temas que tratan. 

A modo de cierre 

Es indudable que en el campo de la Filosofía hay multiplicidad de intereses. 

Se intenta conocer todo lo que hay y se realizan diagnósticos sobre la 

realidad. Existe un espíritu inquisidor con la posibilidad de manifestarse de 

variadas maneras de acuerdo con el médium que se disponga a encarnarlo. 

No obstante, se debe prestar atención a los objetos hacia lo que se dirige la 

atención para identificar cuáles son los más y menos frecuentes. 

Si este ejercicio se lleva a cabo, se puede notar que lo que resulta más 

próximo a la Filosofía misma es lo que más se tiende a perder de vista. Es así 

como la cuestión de su comunidad entra en lo que se podría pensar como un 

corpus marginal. Pese a los constantes y conocidos ejercicios metafilosóficos, 

no se advierte la misma cantidad de reflexiones sobre la figura del filósofo. 

En lo que se podría denominar una comunidad filosófica, el filósofo parece 

ser quien tiene el rol central. Por ello es necesario preguntarse con 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

63 

rigurosidad quién lo es. Después de todo, decir que es quien hace Filosofía es 

desconocer las distintas maneras de hacer Filosofía y las resistencias que 

tienen algunos de sus practicantes para llamarse de esa manera. Así, a partir 

de la sencilla pregunta entran en juego los interrogantes por la identidad de 

los profesionales en el área. 

Por supuesto, esto no se trata de una cuestión menor. Se entretejen aspectos 

antropológicos, éticos y gnoseológicos. Se apunta al centro de una comunidad 

que pese a estar dedicada a dudar, parece que no contempla lo que le es más 

próximo. Así, atendiendo a lo señalado, parece urgente una mirada 

introspectiva, que llame a la revisión por el estatus de quienes integran el 

campo de la Filosofía de una manera u otra; que invite a repensar los 

discursos que se preservan y proliferan mientras se reproduce una 

concepción acrítica de lo que es verdaderamente un filósofo. 

Se requiere de la cuidadosa meditación acerca de las distintas 

consideraciones existentes para pensar si es que realmente alguna de ellas 

está bien. Después de todo, es posible que la perspectiva que contempla la 

identificación total del filósofo con el profesional en Filosofía sea tan 

inadecuada como la que ve al filósofo como criatura excepcional. Es crucial 

volver sobre la pregunta de qué es un filósofo e indagar sobre si es alguien 

que sólo cuenta con algunos estudios, si se trata de un sujeto con la capacidad 

de utilizar un determinado tipo de lenguaje, si es un académico altamente 

reconocido y hasta qué punto se puede ostentar el título con seguridad. 

En este trabajo se pone énfasis en la idea de que el sentido más primario del 

amante de la sabiduría tiene que ver con un tipo de relación que se teje con 

el conocimiento y en la que el deleite es lo más importante, lo fundamental. 

Con esto, la productividad original, hasta cierto punto, es más bien 

circunstancial y aún si no sucediera, no implicaría una falta de amor. Lo 

mismo ocurre con el reconocimiento que se pueda tener independientemente 

de la manera en que se manifieste.  



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

64 

Aunque claro, no se pretende imponer una visión en particular o desmerecer 

las consideraciones establecidas desde hace tiempo en diferentes espacios. 

Sencillamente se busca invitar a continuar pensando una cuestión que se 

entiende como altamente importante. Sólo así se podría afilar el ojo agudo 

de la Filosofía, que debería estar siempre dispuesta a revisar con minucia el 

sentido común y a desnaturalizar lo obvio. 

Referencias Bibliográficas: 

Alighieri, D. (1919). El Convivio. Espasa-Calpe. 

Andow, J. (2022). How do philosophers and nonphilosophers think about 

philosophy? And does personality make a difference? Synthese, 200, 

162, 1-39, https://doi.org/10.1007/s11229-022-03639-5. 

Bauman, Z. (2000). Modernidad líquida. Fondo de Cultura Económica. 

Benavides Martínez, B. (2019). Teoría y cambio en la sociología de las 

profesiones. Humanitas Digital, Núm. 44, Vol. II, 28–56. 

https://humanitas.uanl.mx/index.php/ah/article/view/160  

Bermejo Barrera, J. C. (1993). ¿Qué es un filósofo? Contextos, XI, 21-22, 77-

109. 

Bunge, M. (2001). Diccionario de Filosofía. Siglo XXI.  

Blanco Echeverry, M. (2022). ¿Cómo entender la identidad profesional hoy? 

El Ágora USB, 22 (1), 426-443. 

https://revistas.usb.edu.co/index.php/Agora/article/view/4694  

Castany Prado, B. (2022). Una filosofía del miedo. Anagrama. 

Cerletti, A. (2020). El deseo de filosofía y la reflexión sobre el presente. En 

Ensayos para una didáctica de la filosofía (33-41). 

Cerletti, A. (2008). La enseñanza de la filosofía como problema filosófico. 

Libros del Zorzal. 

Cerletti, A. y Kohan, W. (1997). La filosofía en la escuela. Caminos para 

pensar su sentido. Universidad de Buenos Aires. 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

65 

Colella, L. (2020). La enseñanza de la filosofía en Argentina: de la 

consolidación de un campo especializado a los bordes de la 

institucionalidad. Revista Paideia, Revista de filosofía y didáctica de la 

filosofía, Núm. 115, año XL, 109-118. https://sepfi.es/paideia-115/  

Comte-Sponville, A. (2017). Invitación a la filosofía. Paidós. 

Ferrater Mora, J. (2013). Diccionario de Filosofía Abreviado. Buenos Aires: 

Debolsillo. 

Fitzgerald, A. (2020). Professional identity: A concept analysis. Nurs Forum, 

55 (3), 447-472. doi: 10.1111/nuf.12450. 

Gauna, R. (2010). Acerca de la centralidad de la pregunta en filosofía. En 

Pensar en comunidades (pp. 37-43). EUNSa. 

Heled, E. y Davidovitch, N. (2021). Personal and Group Professional Identity 

in the 21st Century Case Study: The School Counseling Profession. 

Journal of Education and Learning, Vol. 10, Núm. 3, 64-82, 

https://doi.org/10.5539/jel.v10n3p64 

Herrera Restrepo, D. (2005). ¿Qué significa ser filósofo? Revista Folios, Núm. 

22, 5-10. 

Jaggar, A. (2012). Philosophy as a Profession. En Teaching Philosophy Today, 

161-175. https://doi.org/10.5840/tptoday201239  

Jaspers, K. (1953). La Filosofía. Fondo de Cultura Económica. 

Larrosa, J. (2020). El profesor artesano. Materiales para conversar sobre el 

oficio. Noveduc.  

Obiols, G. (2002). Una introducción a la enseñanza de la filosofía. Fondo de 

Cultura Económica. 

Olson, E. T. (2023). Personal Identity. En Zalta, E. N. y Nodelman, U. (eds.), 

The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 

https://plato.stanford.edu/entries/identity-personal/  

Oyserman, D.; Elmore, K. y Smith, G. (2012). Self, Self-Concept, and 

Identity. En Leary, M. R. y Price Tagney, J. (eds.), Handbook of self 

and identity (pp. 69-104). The Guilford Press. 



 

 

RevID. Revista de Investigación y Disciplinas. Número 13, 2025.   
revid.unsl.edu.ar  
ISSN: 2683-9040 

 

66 

Rabossi, E. (2008). En el comienzo Dios creó el cánon. Biblia berolinensis. 

Gedisa. 

Rabossi, E. (1984). Enseñar filosofía y aprender a filosofar. Cuadernos de 

Filosofía y Letras, Vol. VII, N° 3-4. 

Santa Olalla Tovar, M. (2016). Enseñanza de la filosofía: una creación común 

del lenguaje. En Lobosco, M. (comp.), IV Jornadas de Política Educativa 

en Filosofía “Gregorio Weinberg”: Espectros de la Filosofía. Los estados 

generales de la educación filosófica y su intervención en la vida 

democrática (pp. 273-286). Biblos.  

Segato, R. L. y Álvarez, P. (2016). “Frente al espejo de la reina mala”. 

Docencia, amistad y autorización como brechas decoloniales en la 

universidad. Versión. Estudios de Comunicación y Política, Núm. 37, 

201-216, http://version.xoc.uam.mx/  

UNESCO (2011). La Filosofía, una Escuela de la Libertad. Enseñanza de la 

filosofía y aprendizaje del filosofar: la situación actual y las 

perspectivas para el futuro. UNESCO. 

Villoro, L. (1989). Creer, saber, conocer. Siglo XXI. 

 

Recibido: 11 /06/2025 

Aceptado:04 /09/2025 

 

Cómo citar este artículo 

Elías, C. T. (2025). Un tema de discusión en la agenda de la comunidad 

filosófica: la distinción entre profesores, investigadores y filósofos. RevID, 

Revista de Investigación y Disciplinas, Número 13, pp. 42-66 

 

  


